Consortium arts et tradithérapies 10-12 mai 2024, Brouilla, Pyrénées Orientales,
organisé par I’association Pierre, Eos & K’Inn

Cet événement sur 2 jours et demi a permis 18 heures de pratiques, d’échanges et théories avec
divers professionnels puisant leurs expériences et connaissances dans diverses pratiques telles que la
médecine chinoise, la rituélie druidique, la médecine ayurvédique, la tradithérapie africaine, le
shamanisme amérindien. Mantras, voyage au tambour, conte, alimentation, danse, création de grigri,
cercle rituel, clown, jeu.

G

1. Art-thérapie et Animisme Africain, Adaem, p.2
2. L'art-terrestre et la rituélie ancestrale druidique européenne, Martine et David, p.6
3. Dramathérapeute et praticienne en énergétique traditionnelle chinoise, Elsa, p. 10
4. Expérience et impact sur les participants, p. 15.

5. Remerciements, p. 22.



Attention, tout usage de contenu de ces articles doit citer sa source et le texte dans sa globalité dans les normes
conventionnelles

1. Art thérapie et Animisme Africain

Adaem - Art thérapeute et Artiste plasticienne adaemsk@gmail.com

Mon parcours en Casamance (Sénégal) a débuté par du théatre de sensibilisation a la paix, inspiré
des thérapies sociales avec une troupe de théatre locale. Durant ce premier projet, un sculpteur avec
lequel je suis en relation pour la réalisation de marionnettes tombe gravement malade et son
accompagnement me plonge au centre d’une prise en soin coopérative avec les médecines
autochtones. Suite a cette expérience et souhaitant connaitre davantage cette approche
thérapeutique traditionnelle, j'installe mon domicile et mon atelier d’artiste chez un tradipraticien
Diola. Par ailleurs, je crée des ateliers d’art thérapie au centre psychiatrique de Ziguinchor afin
d'éprouver les limites de I'art thérapie au contact d’'une autre culture. Je rencontre ensuite de
nombreux praticiens locaux et m'intéresse de prés a la culture de la région dans laquelle s'inscrit la
médecine traditionnelle. Au bout de plusieurs années, je propose au centre psychiatrique de
Ziguinchor d'intégrer d’un thérapeute traditionnel Diola, Bakary Diatta aux ateliers que j'y anime
déja. Deés lors et avec ce dernier, nous créons et co-animons |'atelier Art-thérapie et tradithérapie.

Cette expérience a I'h6pital a permis de mettre en évidence les dégats psychiques causés par les
multiples phénomenes d'acculturation forcés : colonisation, conversions religieuses...et ceux, plus
actuels liés a la domination économique, et avec elle, I'imposition de modeéles culturels importés qui
écrasent inexorablement les micro-cultures traditionnelles.

Sur le plan professionnel, ce parcours m’a permis de créer des ponts entre les théories et pratiques
thérapeutiques occidentales et africaines, de soupeser I'impact de la culture sur le concept de soin
et dans la relation thérapeute/patient.



Sur un plan personnel, il m’a permis de suivre les enseignements spirituels d’'une médecine animiste
qui aspire a harmoniser I’homme avec sa société, ses ancétres, la nature et ses esprits. Parmi ses
différents aspects, j’ai choisi d’investir deux axes plus particulierement : 1/ son approche du réve
comme un espace de transformation de soi, de magie active sur le monde qui nous entoure, d’acces
a d’autres plans de conscience, de communication entre les mondes et les étres qui les peuplent, de
transmission de connaissances entre les générations,...2/ le gri-gri : qui empruntent des mécanismes
du rituel et de I'objet de soin symbolique propres a l'art thérapie. Ce sont les deux axes que j'ai choisi
de développer durant les deux heures d'intervention qui m'ont été imparties durant le consortium
Arts et thérapies traditionnelles.

En préparation de ce consortium, Kathleen nous a soumis le questionnaire préparatoire que voici,
pour lequel j'ai apporté mes réponses :

Quelle est I'intervention des éléments naturels dans le soin ? Quels liens constitution nature-
humain ?

L'humain s'inscrit dans son environnement naturel. Les divers lieux de cultes sont aménagés au coeur
des foréts, souvent aux pieds d'arbres multicentenaires : les « bois sacrés » ou se passent les
initiations pour les hommes, le bois sacré des femmes, celui ou les femmes accouchent (aujourd'hui
abandonné au profit d'une maternité moderne), des arbres sacrés qui abrite des génies, des fétiches,
et encore d'autres lieux de priéres. (Pour la fertilité, pour de gros soucis tels que sécheresse,
épidémie...)

Le naturel abrite les esprits sacrés. Il est donc essentiel d'en prendre soin et de le respecter. Les
familles ont également des animaux totems et donc un rapport particulier avec certains animaux. Les
humains vivent majoritairement de leurs ressources naturelles locale (bois des foréts pour cuisiner et
construire leurs outils, leurs charpentes, terre pour construire leurs maisons, sel des marigots, riz des
rizieres, fruits des vergers et foréts, petit maraichage...) Les gens utilisent encore beaucoup les
plantes pour se soigner méme si la médecine occidentale importée tiens lieu de médecine officielle
dans les organisme d'état. (Tels que les hopitaux, centre de soins,...)

Comment le thérapeute travaille le soin de I’humain par la nature ?

En grande partie par les plantes locales, mais aussi par des cérémonies qui honorent/apaisent les
esprits abrités dans les lieux sacrés. Les connaissances sont transmises par la voix des réves. On
suppose que cela provient des ancétres, parfois de certains esprits/génies de la forét. Mais la
modification du milieu naturel, I'arrivée ou la disparition de certaines plantes entraine la fabrication
de nouveaux médicaments.

Quel lien entre art et nature dans vos pratiques ?



Ma création et ma pratique de thérapeute sont directement inspirée de I'animisme. Pendant de
longues années, tandis que j'ai installé mon atelier d'artiste chez un tradipraticien, j'investis les
enseignements qu'il me transmet dans le cadre de ma création. J'ai quété les réves a travers ces
expériences (créer sur un lieu en forét en hommage a l'esprit du lieu et passer la nuit sur place...). J'ai
également mis certains principes de création des objets de pouvoir dans certaines de mes ceuvres.
Les buts étaient de vérifier leurs potentiels a transformer quelque chose en moi-méme. J'ai donc
psychologiquement et spirituellement cheminé au travers de ma création et de I'animisme. Mes
créations ont souvent eu pour destination de s'inscrire dans l'univers forestier (in situe), soit eny
trouvant la matiére premiére, soit en cherchant l'inspiration auprés des petits peuples qui habitent
les arbres et les éléments naturels (eau, rocher...).

Sur le plan thérapeutique, j'interviens essentiellement dans le cadre de stages, en France et en
Casamance. lls ont lieu dans des lieux proches de la forét, et mes propositions art- thérapeutiques
integrent toujours un lien avec elle. Soit que la proposition invite a y travailler directement pour des
ceuvres in-situe et/ou que ses esprits (Animaux totems, quatre directions, éléments/élémentaux,
Elfes/fées, arbres, ancétres...) soient directement conviés a participer aux intentions thérapeutiques.

Origine des connaissances. Comment I’humain a t’il formalisé cette science, comment se transmet-
elle, évolue t'elle ?

Cette connaissance remonte a la nuit des temps... On retrouve la source des médecines
traditionnelles Africaines en Egypte antique, selon Cheikh Anta Diop, historien Sénégalais. Elle se
transmet par les réves et par tradition orale.

Elle meurt petit a petit, noyée dans la culture occidentalo-américaine importée un peu partout dans
le monde. La culture traditionnelle étant dévalorisé, les autochtones s'en détourne, y compris de la
médecine traditionnelle, ils deviennent dépendants de I'étranger, d'un systéme de soin occidental a

la fois peu adapté et mal outillé. Les structures de soin et les publics sont trop pauvre pour avoir
réalisés des examens suffisamment poussés pour établir des diagnostics valables. La santé des

autochtones se dégrade.

Conjointement, le sucre et tous les produits industriels modernes et nocifs se propagent. Le diabete,
les problémes dentaires, et globalement tous les problémes de santé associés a cette mauvaise
hygiéne de vie explosent. Par ailleurs, aucune information de prévention autour de ces nouveaux
produits n'est délivrée dans les villages par les « distributeurs de nourritures toxiques ».

Quelle est la place de I’art dans cette thérapie traditionnelle ?

Les arts traditionnels sont prioritairement utilisés dans un cadre sacré. Pour orner les
vétements/bijoux de cérémonies, les masques de cérémonies traditionnelles, les objets de pouvoirs
(Par exemple, les gri-gris, les armes ou objets de pouvoir des tradithérapeutes, les poupées et batons
de protection des femmes Kagnaléne, les boucliers de protection des initiés...)



Rituels traditionnels et rituels art-thérapeutiques
Comment s’est amorcé pour vous lI'intégration de ces deux pratiques, soin traditionnel et art ?

Je I'ai exploré sur un plan personnel/ personnel/psychologique au travers de ma création. Egalement,
par la mise en pratique des enseignements sur le réve. Mais l'intégration dans ma pratique de
thérapeute s'est véritablement réalisée grace a un travail en Bindbme avec un praticien traditionnel au
centre psychiatrique de Ziguinchor, comme expliqué en introduction.

Comment pratiquez vous pour vous méme et comment accompagnez vous au travers de ces deux
cadres ?

Je suis animiste, dans le sens ou j'honore la terre et ses esprits et continue d'utiliser les outils
transmis sur le plan personnel. Je retrouve progressivement la trace d'enseignements similaire dans
le chamanisme amérindien dont j'ai recu quelques initiations. Mais progressivement, je recherche les
formes d'animisme issus de ma propre culture et qui vont donc utiliser les codes culturels de mes
ancétres, qui me correspondent mieux.

La question de la culture s'est énormément posée sur mon parcours. Elle fait partie des themes
essentiels développés dans le livre que j'ai écrit autour de cette expérience d'art -thérapie et
tradithérapie avec un praticien traditionnel au centre psychiatrique.

Ainsi, s'il est vrai que j'introduis aujourd'hui bien des principes et enseignements issus de I'animisme
africain dans ma pratique, ils sont adaptés, sur le plan de la forme symbolique a I'inconscient culturel
des participants.

Quelle est la place de I’esthétique ?

Etant art thérapeute, je travaille quand méme toujours avec I'art donc avec une forme d'esthétique.
En Art-thérapie notre attention se concentre sur la personne, pas du tout sur des apprentissages
techniques et un rendu esthétique de la création. Pourtant, le soin de la personne, autant que l'art
sont en recherche d'harmonie. C'est une forme d'esthétisme. Bien qu'il y ait des cannons culturels.
L'harmonie est une beauté assez universelle qui peut comprendre I'authenticité, I'alignement,...Et
assez curieusement, je constate souvent que lorsqu'un participant produit quelque chose qui lui
permet de se ré-aligné, cela dégage quelque chose de juste, d' harmonieux méme si la personne ne
posséde aucune expérience/compétence de la technique artistique qui lui est proposée.

Faire beau peut-étre une maniere d'apporter de l'attention a quelque chose, de décorer, d'honorer,
de faire une offrande a une partie de soi-méme ou un esprit de la nature.



Spiritualité- Quel est le rapport au non visible/non tangible dans vos pratiques ?

Le non visible et non tangible sont admis comme relevant de la sensibilité personnelle, et ne peuvent
s'imposer a I'autre comme une vérité absolue. Suivant les principes animistes, tout ce qui est vivant
(ou qui I'a été) est doté d'un esprit, il est donc possible d'établir un lien sensible avec un arbre, un
animal, un ange, une étoile, un ancétre,...Les perceptions internes qui découlent de ces rituels de
connexion, mis en place durant le processus art-thérapeutique a I’atelier, sont souvent guidantes,
inspirantes et participent positivement au projet de création et de transformation de soi. Que ces
perceptions soient le produit d'une communication subtile ou liées a un procédé d'induction reste
I'affaire de croyances, et donc de foi.

La médecine traditionnelle Diola ainsi que la plupart des médecines mystico-religieuses ou
chamaniques s'appuient effectivement sur la foi. Elles incluent dans leurs processus de guérison les
interventions de Dieu (du grand Tout, de l'univers...), de Djinns, d'ancétres, ou encore d'autres
esprits aux pouvoirs illimités et pour qui tout est possible. A la lumiére d'une telle perspective, le
circuit conscient/inconscient de la relation patient/thérapeute peut paraitre un peu limité, refermé
sur lui-méme. Dans le cadre que je propose, ce qui se passe au cceur de |'atelier ou au coeur de la
relation facilitateur/participant est symboliquement reli¢, par des rituels, au reste du monde et aux
énergies de la nature.

La priére était souvent présente a |'atelier d'art-thérapie et tradithérapie au Sénégal, amenée et
demandée par les patients eux-mémes. La foi en quelque chose d'originel ou de plus fort et de plus
grand que soi, a peut-étre vocation a nous faire dépasser nos limites et espérer au-dela de ce que
notre mental croit possible, bousculer la stabilité de la dyade thérapeute/patient, et produire des
résultats surprenants, confinant quelquefois au miracle.

Quelles sont les intentions/limites dans 'accompagnement des personnes que vous
accompagnez ?

J'accompagne les personnes sensibles a cette approche, sur leur demande, en individuel et en
groupe. Les intentions thérapeutiques sont formulées par la personne. Je ne pratique pas de soin
pour/sur la personne mais accompagne celle-ci dans son propre cheminement intérieur, dans un
cadre sécurisé, adapté. Je met a sa disposition a la fois des outils artistiques et des protocoles
issus/inspirés de |'animisme que la personne s'approprie dans sa propre recherche. En régle générale
les problématiques visées sont d'ordre psycho-émotionnelles ; travailler sur des peurs, des coléres ou
autres émotions/sentiments, faire évoluer une situation de vie ou une relation, porter un autre
regard sur soi-méme, faire émerger ses potentiels enfouis...Mais toute démarche a l'initiative du
client peut-étre valable, puisque méme la douleur et la maladie sont de toute facon reliées a des
contenus inconscients.

Quelle est la place de I’art dans cette dimension spirituelle ?



Comme exprimé un peu plus haut, décorer, embellir est une maniére de porter de I'attention et
d'honorer. Je peux parfois proposer de |'utiliser comme une offrande a un arbre, un lieu naturel, un
esprit. Ensuite, la création artistique permet d'atteindre un état de conscience modifié. C'est une
forme de réve éveillé qui favorise I'expression des contenus inconscients, ou la réception des
messages venus des énergies naturelles. Prendre du recul, ré-intervenir symboliquement sur la
création permet d'engager un dialogue avec l'inconscient, mettre en lumiére et nettoyer les
programmations. La créativité s'exprime a travers les médias artistiques proposés (voix, expression
corporelle, modelage de I'argile, art-plastiques...) mais aussi dans les actes rituels. Ce sont des actes
symboliques qui répondent généralement aux contenus inconscients qui se manifestent durant la
séance, et qui, pour étre efficaces, sont toujours uniques et authentiquement créés en fonction de la
situation vécue.

2. L'art-terrestre et la rituélie ancestrale druidique européenne
Martine - Cerfreya : Art-thérapeute et praticienne en hypnose quantique et thérapeutique

David - Dawen an torc : Druide, géobiologue, Gardien des traditions celtes et Gardien de la
terre , univercelte@orange.fr

Les objectifs de cet atelier expérimental mené par Martine et David (art-thérapeute, et
géobiologue/Druide) étaient de donner un apergu des pratiques ancestrales druidiques et néo-

druidiques a travers la construction d'un cromlech et la pratique rituélique saisonniére de Beltaine.

Quelques notions sur I'art-terrestre...



En vieux gallois «Crom» signifie pierre plate et «Llech» courbé ou en cercle.
Cromlech désigne donc : des pierres plates placées en courbe ou en cercle.

Les Cromlech sont des constructions qui se rattachent a I'époque dite mégalithique et plus
généralement a la période du néolithique. Méme si leurs fonctions restent "floues”, et bien plus
complexes que cela peut paraitre de prime abord, nous savons que pour les Celtes, ils représentaient
des lieux dits "sacrés" ou les ancétres de nos druides célébraient certaines fétes religieuses et
spirituelles et ou le vivant et la reliance avec I'univers étaient a I'honneur.

Ces constructions, au-dela de leurs fonctions pressenties, s'apparentent aussi a un art-terrestre
ancestral.

Quelques notions sur le rituel...

Les rituels druidiques sont tres variés, parfois trés différents, mais ils marquent tous, un temps
d'arrét, une démarcation entre "l'avant" et "l'aprés". leur but est de faire les choses ensemble,
puissamment et plus efficacement que seul.

La racine étymologique du mot rite provient du sanskrit "Rita" qui signifie : "ce qui est semblable a
['Univers". Le rituel a donc pour fonction premiére de donner des repéres dans |'espace et dans le
temps. Il est un élément structurant de la vie, car il rythme non seulement les saisons, ce que nous
avons expérimenté collectivement a I'occasion de cet atelier, mais aussi les différents ages de la vie
en donnant de la profondeur et de lI'importance aux moments charniéres, tels que la naissance, la
puberté, le mariage, les funérailles, les fétes saisonniéres etc.

Dans ses nombreuses formes, la dénomination commune des rituels sera de susciter de I'émotion.
C'est ce qui va donner de la puissance au rite, car il opere autant pour la canaliser voire la calmer que
pour la susciter et I'exacerber lorsque la vie le demande. Le rituel intégre toujours beaucoup de
symboliques druidiques. Cela favorise I'expression d’une large palette d’émotions permettant ainsi la
circulation du souffle de vie au sein du groupe.

Par ailleurs Nuinn, qui est un barde de XX éme siecle, disait du rituel qu'il était "de la poésie en acte".
Le rituel peut donc aussi étre appréhendé comme, une poésie, une mise en scéne, un balet
cosmique, une danse et un dialogue joyeux entre les dimensions matérielles et immatérielles propres
a I'Humain.

Le rituel druidique parle de vie, de mort et de renaissance, d'ombre et de lumiere, de cycles

saisonniers, d'éléments fondamentaux et d'ancestralité.

L'individu n'est plus seul face a un monde parfois incompréhensible, il n'est plus seul face a des
changements qui s'operent en lui et autour de lui, mais il est debout face a une nature sacrée,
vivante et respectée par les participants.



Les rituels saisonniers, plus communément appelés "la roue des saisons", sont au nombre de 8 et
correspondent a des cycles. lls rythment I’'année, ol réalités, symboles et prieres destinées au divin
s'entremélent.

AN

Les rituels se pratiquent au sein d'un espace dit "sacré" : le cercle. Celui-ci sacralise un espace dit
"profane" et s'inscrit lui-méme dans un carré représentant les 4 directions cardinales et les 4
éléments. Cet espace que nous avons matérialisé par des pierres représente la reconstitution

symbolique du monde, et devient un espace sacré dans lequel peut s'opérer la magie rituélique.

Les 4 directions, les points de lever et coucher du soleil et de lune... sont matérialisés autour de I'axe
central représenté par le baton, qui amene une 5eéme direction plus verticale reliant les mondes, et
font de cet espace un espace vivant et dynamique non confiné. Cet axe devient symboliquement
I'arbre primordial qui assure les échanges cosmo-telluriques.

Le rituel satisfait le besoin inné de traduire en gestes, en paroles et en actes les rapports que
I'Homme entretient avec un mythe constitutif donnant sens a son existence, et de se connecter au
divin. En effet, il confére un caractére sacré a I'existence humaine en l'accordant a 'ordre qui
s'exprime dans les mouvements du cosmos et de la Vie. Il propose une aventure, une co-création et
une quéte de sens. Il porte I'espoir, et indirectement il est un facteur de guérison de I'Ame.

C'est un savant mélange d'esthétisme, de symbolisme, de spiritualité et d'énergétique mélant et
diffusant une énergie guérisseuse ancestrale.

Lorsque le rituel rencontre I'art-thérapie et vice-versa...

Au fil du temps notre pratique artistique, et art thérapeutique, a glissé vers I'art éphémere. Les
ateliers proposés relevaient souvent du land-art, ou de l'art-terrestre mégalithique. Cette appétence
particuliére pour cet art terrestre, au dela de son aspect thérapeutique et créatif pour le land-art et
ancestral pour I'art mégalithique, est en accord avec nous et nos idées. Il épouse parfaitement les
principes de saisonnalité et de respect de I'environnement (zéro déchet, zéro carbone) tout en
permettant aussi une belle cohésion de groupe autour d’un projet commun.

Au fil du temps nous avons rapprochés et mélés nos différentes pratiques art-thérapeutiques et
rituéliques dans lesquelles les médiums utilisés pouvaient étre la nature, le corps, et I'espace. Cette
rencontre entre le rituel et la thérapie s'opeére ainsi dans un contexte ou sacralité, co-création,
créativité, expression, introspection etc. se conjuguent avec spiritualité et quéte de soi.

La rituélie druidique nous a donné I'occasion d'expérimenter une autre approche du soin,
complémentaire aux autres thérapies. En effet les puissances ancestrales convoquées lors de ces
rituels diffusent des énergies guérisseuses que le cercle, de part sa forme, sa position géographique
et son aspect cosmotéllurique, va canaliser et amplifier. Les participants, de part leurs pratiques,
leurs connaissances et leurs formations, vont les contenir et les répartir.



Ces énergies ancestrales nous relient de fagcon consciente et inconsciente aux notions d'intemporalité
et d'universalité, laissant aussi une place importante a la simplicité du moment vécu, a l'authenticité
et la spontanéité.

L'espace sacré- qui méle temps et espace, et d'olu des puissances bénéfiques sont susceptibles de s'y
dégager (y compris des énergies de guérison)- rend accessible I'interconnexion plus profonde qui
relie les uns aux autres et qui relie a d'autres royaumes, a d'autres étres, a d'autres forces.

3. Clown alchimique, Dramathérapie et Tao.

Elsa Commergnat, dramathérapeute et praticienne en énergétique traditionnelle chinoise,
elsacommergnat@gmail.com



Ly T LV

AN LLTUEE

A

Je suis art-thérapeute dans différentes institutions depuis 2013. Diplomée d’un DU et Master en art
thérapie (ParisV), j'étudie également la médecine chinoise traditionnelle depuis 2016, dans une école

ou I'art est au coeur de la guérison. Initiée a certains rituels chamaniques, ma rencontre avec les
traditions ancestrales semblait étre une continuité évidente dans mon parcours, ouvrant des portes
infinies dans mes recherches artistiques et thérapeutiques. Co-fondatrice des ateliers Clown
Alchimique®, une méthode portant sur I'art du clown et les thérapies traditionnelles, je continue a
mettre en pratique ce laboratoire d’expériences intimes et universelles.

Quelle est l'intervention des éléments naturels dans le soin ? Quels liens constituent nature-
humain ?

Dans la médecine chinoise traditionnelle, les éléments naturels sont les piliers de I’équilibre et de
I’'harmonie entre toutes choses, ils sont associés au corps et a I'esprit humain (organes, viscéres,
psychisme...)

Les cinq Royaumes Mutants (Eau, Bois, Feu, Terre, Métal) sont les éléments de la nature qui en
témoignent et sur lesquels reposent les fondements de la médecine chinoise traditionnelle.

Dans de nombreuses traditions du monde, la nature est au cceur du soin, du lien entre nos corps
matériels et immatériels mais aussi de notre propre capacité a nous guérir et a nous régénérer. La
nature et |'art sont des vecteurs de soin depuis la nuit des temps.



Les Royaumes Mutants trouvent leurs correspondances dans le corps et le psychisme - exemple : Eau
= reins/vessie (organe/visceéres) = peur/responsabilité (psychisme) — Les informations contenues dans
ces Royaumes peuvent nous servir consciemment dans la création artistique.

Texte du clown Yoyette qui se costume et maquille devant le public (clown et Tao) :

« Noir : Je suis le Nord, les ancétres, I’hiver. Je suis flexible, adaptable, je contourne les obstacles. Je
n’ai pas de forme dans I'absolu. Je suis une goutte de pluie, un océan. Je suis salée. Je suis la peur et
la volonté a la fois. Je porte la responsabilité du mouvement continue de la vie, impalpable,
polymorphe, je suis I'identité et I'origine de tout. Je suis I'Eau, la mer de tous les enfants et
j’engendre...le Bois.

Vert : L'adolescence en pleine expansion, I'Est, acidulé je suis en colére et je créé, je crée, je créé car
je suis la beauté, la nature, la souplesse et la force du roseau, la fragile petite fleur du printemps et le
chéne en devenir. Je suis le Bois et je nourris la flamme.

Rouge : Le Feu de I'amour, au sud je brille de tristesse amere. Ma vie d’adulte s’embrase et mon
cceur bat la chamane... (Tambour) et je donne naissance a Gaia.

Jaune : Je suis le centre, la Terre nourriciére, le sucre doux et généreux de ma grand-mere. Je suis la
réflexion et les épis de blés qui vous nourrissent. Je ne veux plus penser...Assez ! J’accouche !

Blanc : Je n’ai pas d’age, je suis a la fois un minéral millénaire a la fois une petite feuille morte
d’automne qui vole avant de se poser dans un ruisseau, je suis la mélancolie et le souvenir du futur,
je suis a I'Ouest ! Je suis piquante, je ne fais pas de différence entre les morts et les vivants, je suis le
Métal, la quintessence d’un nouveau cycle infini. »

Comment le thérapeute travaille le soin de ’humain par la nature ?

Le thérapeute va utiliser I'équilibre entre tous ces éléments pour retrouver la syntonie de I'étre.
L’Alchimie opere alors sur trois niveaux : célestes, humain, terrestre.

En médecine traditionnelle chinoise, les trois feux intérieurs, les trois Jiao matérialisés dans le corps
vont alimenter ces trois niveaux (respiration, amour, alimentation).

Le thérapeute peut aider a ré harmoniser les Royaumes Mutants pour fortifier la santé par
I'acupuncture, les massages, I'acupressure, par des conseils alimentaires mais surtout par I'intention
et 'lhumanisme (la philosophie).

L'art-thérapeute peut amener a découvrir cette Alchimie interne sur le plan énergétique et donner
des clefs pour récupérer notre « conscience d’immortalité ».

L'instant présent du jeu, I'authenticité et la présence du clown, I'acceptation du voyage incertain que
représente la vie.



Quel lien entre art et nature dans vos pratiques ?

L’Alchimie du clown opére avec la pleine Lune (calendrier oraculaire), les hexagrammes (cf. Yi Jing)
peuvent servir de rythme ou de thémes. lls sont une grande source d’inspiration dans cette
recherche.

Cette Alchimie est aussi reliée aux cing Royaumes Mutants (des exercices de Qi gong ou
d’automassages vont amener les participants a entrer dans un autre niveau de conscience avant
méme de mettre le nez rouge).

De plus, chaque résonateur de lumiére (points d’acupuncture) posseéde un nom chinois et une phrase
alchimique (proposée par le maitre de I’école Neijing) qui nous rappelle la poésie de la philosophie
taoiste et a une action thérapeutique métaphorique.

Dans I'art du clown, I'authenticité recherchée nous rapproche de la nature car nous sommes cet
environnement dont nous faisons partis. Nous sommes profondément ancrés dans I'instant présent
ce qui nous relie au temps universel.

Les éléments naturels sont inhérents a la pratique de la médecine chinoise traditionnelle et leur
présence nous rappelle le cycle continu de la vie afin de récupérer notre « conscience
d’'immortalité » : « Notre vie est comme une scene de théatre éclairée I'espace d’un instant, mais
nous continuons a exister avant et apres notre passage sur scene. » Ecole Neijing

Origine des connaissances. Comment I’humain a t’il formalisé cette science, comment se transmet-
elle, évolue t’elle ?

Dans la tradition orientale il existe une philosophie ancestrale, c’est la philosophie taoiste. Le Tao te
king, est un ouvrage classique chinois qui, selon la tradition, ft enseigné autour de et transmis par
Lao Tseu, le sage fondateur du taoisme. Dans le Yi King (« le livre des mutations et des
transformations ») sur lequel repose les fondements de la médecine chinoise traditionnelle et dont
I’enseignement oral se fit avant I'existence méme de I'écriture, il y a plus de 5000 ans. On doit cette
transmission a Confucius au travers de I’'empereur Fuxi, un personnage de la mythologie chinoise
dont I'origine remonte a I'antiquité. Héros civilisateur, chef du peuple, fondateur de la médecine
traditionnelle chinoise, créateur de caractéres chinois, il est a I'origine de I'octogramme de fuxi (huit
trigrammes) qui porte son nom et sur lequel les 64 hexagrammes représentent toutes les
combinaisons possibles (des trigrammes avec des traits yin et traits yang qui déterminent son
énergie) toujours en lien avec les éléments de la nature — Le Lac, la Montagne, le Tonnerre, le Ciel...-
L'octogramme de Fuxi est un concept primordial de la médecine traditionnelle chinoise avec toutes
les clefs concernant cet enseignement :


https://tiandi.fr/terme/medecine/
https://tiandi.fr/terme/medecine/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Lao_Tseu

|| 1
XC X

S ?

Quelle est la place de I’art dans cette thérapie traditionnelle ?

Dans la tradition orientale, I’art, la recherche de beauté, comme la nature, sont omniprésents. Dans
de nombreuses traditions, I’art a une valeur thérapeutique en elle-méme : les chants, la musique, les
danses, les tissus colorés, chaque geste (notamment dans les massages, gi gong, acupuncture) ou la
beauté d’un repas, participent a notre guérison. Dans I'école de recherche et d’application en
médecine chinoise traditionnelle dont je fais partie, il existe de nombreux séminaires ou I'art et
I'artisanat sont au cceur du soin : « flamenco guérissant », « tambour guérissant », « théatre
guérissant », « couture alchimique », « cuisine alchimique »...

Pour les taoistes, I’art et la beauté sont partout. Dans la nature autour de nous, dans nos idées et nos
mots, nos mouvements, nos pensées, dans ce que I’'on mange, ce que I'on respire, ce que I'on
écoute, ce que I'on contemple, ce que I'on touche.

Dans toutes les thérapies traditionnelles, I’art occupe une trés grande place et devient un vecteur de
guérison.

Comment s’est amorcée pour vous l'intégration de ces deux pratiques, soin traditionnel et art ?

Aprées des années de recherche et de pratique de I'art-thérapie j’ai rapidement été intéressée par les
pratiques ancestrales, notamment par la présence de I'art dans des cérémonies chamaniques. J'ai
assisté il y a plus de quinze ans a un rituel du coton hautement symbolique initié par une délégation
de Kogis de la Sierra Nevada et d’Arhuaco — peuples de Colombie- ol les chants, les danses et |a
musique faisaient parties de la cérémonie. C'est la rencontre avec une femme, Angela Varela, elle-
méme, colombienne, descendante des traditions Embera -Panama-, qui m’a amenée a un intérét
pour les traditions ancestrales. Cette rencontre s’est faite a I'université durant deux carrieres en en
art-thérapie — Diplémes Universitaire puis Masters —. J'ai choisi un module de médecine chinoise
traditionnelle au cours de mon master en dramathérapie car la formation demandait I'étude d’une
autre pratique thérapeutique. C'est ainsi que je suis entrée a I’école Neijing pour étudier la médecine
chinoise traditionnelle en 2015, que je n’ai cessé de pratiquer depuis.

C'est la dimension spirituelle des traditions ancestrales qui m’a attirée. La vision énergétique que je
pouvais déja percevoir en art-thérapie.

Dans les rituels traditionnels, I'art est partout comme nous I’avons déja dit et nous permet d’accéder
a une plus grande connivence, a une union avec le Tout.



En créant I'outil « Clown Alchimie de I'étre », que, j’ai plus tard appelé « Clown Alchimique », nous
avons cherché, avec mes collégues Angela Varela et Cécilia Lucero, a trouver des ponts entre le
taoisme, les traditions amérindiennes et I'art-thérapie, dans I'univers du clown.

C’est aussi a ce moment qu’il y a eu une vraie bascule dans mon intérét pour I’art thérapie et les
traditions ancestrales. Aujourd’hui les ateliers « Clown Alchimique » continuent de fagon
hebdomadaire et mensuelle. Mes différentes pratiques me semblaient fastidieuses a expliquer mais
les choses se sont faites sur plusieurs années et trés naturellement passant du statut de comédienne
et art-thérapeute au statut d’art-thérapeute et énergéticienne.

Quelle est la place de I'esthétique ?

Dans I'art du clown, I'esthétique prend une dimension poétique, minimaliste et universelle qui n’a
plus grand-chose a voir avec la beauté telle que nous I'entendons.

C’est la singularité de chaque clown avec ses propres caractéristiques qui amene de la beauté, c’est
la fragilité du clown qui nous bouleverse et nous émeut.

Spiritualité- Quel est le rapport au non visible/non tangible dans vos pratiques ?

Le clown « substitue la fiction d’'un monde de son invention. (...) Il n’y avait en piste, pourtant aucun
accessoire qui pat rappeler la réalité. Pas une parole n’était prononcée. Par la seule grace de la
mimique, le clown parvenait au plus haut degré d’évocation que les mimes étaient capables
d’atteindre (...) Le clown en est resté a ce sujet aux balbutiements du théatre primitif. Et c’est tres
bien ainsi, car I'art du clown repose sur la schématique. ». Rémy T., Les clowns, (Paris, Editions
Bernard Grasset 2002 ; 1945)

Ainsi, le clown est avant tout un mime, il peut représenter I'invisible et c’est au travers du corps et
dans I'imaginaire qu’il puise ses ressources infinies.

Le chaman lui aussi n’a-t-il pas cette faculté de voir ce qui est invisible ?

« Nul autre acteur n’a autant qu’eux la liberté et le pouvoir de disposer du spectateur comme ils
I’entendent. » Rémy T., Les clowns, (Paris, Editions Bernard Grasset 2002 ; 1945)

Dans I'art du clown nous cherchons a rendre visible I'intangible. Par son authenticité et sa simplicité
le clown va nous permettre d’adhérer a son émotion. C’'est grace a sa croyance et sa conviction qu’il
va pouvoir alors tout exprimer, sans limites — au-dela de toute réalité matérielle - et avec la
validation constante du public avec lequel il interagit.

Conclusion



L'art et la spiritualité sont donc intimement liés. L'art permet d’accéder a la spiritualité. La musique,
la danse, la peinture, le théatre, les jeux nous permettent d’accéder a une forme de transe. Et cette
recherche de transformation et de transcendance sont toutes deux en liens avec I'art-thérapie et la
spiritualité.

Cela nous amene a une plus grande conscience de notre état intérieur, de nos ressentis, de nos
pensées, de nos actes. L’art et la spiritualité nous rapprochent de notre fonction dans cette vie, de
notre chemin, notre voie d’étre humain qui avance entre Ciel et Terre.

4. Arts, Ayurvéda et Guérison Holistique : Une fusion ancienne entre les
approches douces de la Santé, le bien-étre et la spiritualité.

Dans les civilisations anciennes, I'art était intrinsequement lié a la médecine et a la spiritualité
comme forme de guérison. Le chamanisme en est un exemple oU, selon Claude Lévi-Strauss : « |
fallait que I’esprit de la maladie ait fait un présent a sa victime, sous forme d’un nouveau rythme de
tambour, d’une danse ou d’un chant. » (1956). Des traces de musique, peinture, danse, masques et
contes préhistoriques attestent de leur réle curatif et symbolique pour le processus de guérison
générale (physique, mentale, émotionnelle, spirituelle).

En Gréce Antique, I'Asclépiéion, construit autour de 420 av. J.-C., était un « centre thérapeutique
multidisciplinaire » dédié a Asclépios, le dieu de la médecine. Ce sanctuaire servait a la guérison des
malades, intégrant des aspects rituels et des soins médicaux.

En ce qui concerne la société contemporaine, spécialement dans les pays ou la laicité est
prédominante, les pratiques de fond spirituel vont souvent s’appuyer sur la méditation de pleine
conscience, le yoga et/ou des pratiques de « présence » corporelle, et de conscience intégrale «
corps-esprit-dme ». Des principes philosophiques de spiritualité peuvent persister tout en étant
ancrés dans I'ancestralité de I'homme sur la Terre. Par exemple, ces principes peuvent avoir la
Nature souvent pergue comme une force cosmique, comme si « Elle » avait un pouvoir divin et «
I’'hnumain » aussi, vu qu’il est une partie de la Nature.

Ceci dit, nous ne pouvons oublier que les textes anciens de la médecine ayurvédique affirment
gu'elle a été décryptée par un groupe de médecins pratiquant la méditation, que ses enseignements
et pratiques ont été regus du cosmos par ces personnes, au moments de leurs pratiques méditatives,
et que pour I’Ayurveda le reméde a tous les maux se trouve dans la Nature. Ainsi, non seulement les
plantes guérissent, mais la Nature elle-méme finit par devenir une divinité pour I'homme, une
intelligence supérieure. Sachant que I'homme est une partie de la Nature, il est, en soi, aussi
constitué d’une goutte de cette intelligence. L'effort de maintenir I'équilibre nous revient et de
collaborer a I'évolution d’un tout au sens large du terme, aussi.



Bref, nous nous accrochons a I’Ayurveda, puisque c’est une médecine basée sur la création du
monde et des éléments de la Nature (feu, eau, terre, air et éther), et qui prend en compte non
seulement I'hnomme et son corps physique constitué par la combinaison chimique de ces éléments,
mais aussi son corps subtil et énergétique, son esprit et son ame, ’humanité, ses relations, la Nature,
les changements environnementaux et tout le cosmos.

Lorsque I'Occident découvre I'Ayurvéda, cette Médecine holistique qui considére ’lhomme dans son
intégralité et comme partie de la Nature, il s'accroche a la simplicité et a la complexité d'une
approche qui guide I'étre humain a découvrir en soi sa propre sagesse, pour enfin mieux vivre dans
ce monde de dualité constante, de jeu du positif et négatif, du bien et du mal. Ainsi, I'auto-
observation et la conscience de la loi naturelle d’action-réaction deviennent de plus en plus
importantes a pratiquer pour que la conquéte d’une vie saine soit possible. Investir dans la
découverte d’'un chemin « entre-deux » est la clé de vo(ite de ce parcours, ol moins de souffrance et
plus de plaisir et joie seraient possibles. Mais, mettre tout cela en pratique est une autre paire de
manches ! Cependant, pour certains, cela vaut la peine et fait sens. Nous allons présenter quelques
notes pour susciter la curiosité.

Définition et Ancienneté : L'Ayurveda est la médecine traditionnelle de I'Inde, la « science de la vie,
ou de la longévité », existant depuis plus de 5000 ans. Elle est considérée comme « la science de
guérison la plus ancienne qui existe, constituant le fondement de toutes les autres » (Swami
Sadashiva Tirtha, 2007).

Philosophie Fondamentale : « Ayur » signifie « vie » et « Veda » signifie « science », donc on étudie
et on pratique la « science de la vie », autrement dit la « science de soi », car la vie habite en nous.
L'Ayurveda promeut la responsabilisation individuelle face a sa propre vie et santé.

Dhanwantari et Susrutha : Dhanwantari est le médecin des dieux et le dieu de la médecine
ayurvédigue, souvent représenté avec des attributs de soins. Un roi historique du méme nom
(Devanampriya ou Divodasa Dhanvantari) est considéré comme I'ancétre de la chirurgie réparatrice
et plastique, I'ayant enseignée a Susrutha, I'auteur du traité médical Susrutha Sambhita (écrit entre le
IVéme et le Veme siécle avant J.-C.), qui décrit « 300 interventions chirurgicales ». De plus, dans



certaines traditions, Dhanvantari est aussi considéré comme une incarnation divine (avatar) de
Vishnu, ce qui renforce sa place prééminente dans la tradition médicale indienne.

Charak Samhita : L'un des plus anciens traités médicaux complets au monde. Le traité médical
classique de I’Ayurveda principal pour la médecine interne (Kayachikitsa) et daté du 1ler siécle apres
J.-C. C’est I'un des trois grands textes fondateurs de I’Ayurveda, avec : Sushruta Samhita (chirurgie) et
Ashtanga Hridaya (synthése médicale plus tardive, écrite au Vllleme siecle apres J.-C. ).

Charak Sambhita est écrit en sanskrit, souvent en vers (slokas) pour favoriser la mémorisation orale,
en style dialogique entre Atreya (le maitre) et ses disciples. Ce traité a huit parties principales :

1. Sutra Sthana — Principes fondamentaux de I'Ayurveda

2. Nidana Sthana — Causes et diagnostics des maladies

3. Vimana Sthana — Méthodologie, mesures, alimentation, etc.

4. Sharira Sthana — Anatomie, embryologie, et développement

5. Indriya Sthana — Signes avant-coureurs de la mort

6. Chikitsa Sthana — Thérapeutique (traitements)

7. Kalpa Sthana — Remedes, élixirs, et poisons

8. Siddhi Sthana — Réussite des traitements, procédures spéciales

Concept clés :

Pancha-Mahabhutas : L'Ayurveda est basée sur la théorie des Pancha-Mahabhutas ou les cing grands
éléments (terre, eau, feu, air, éther). Ces éléments sont les « structures de I'univers », et I'hnomme est
considéré comme un « microcosme de |'univers », partageant la méme composition structurelle et
fonctionnelle. La constitution physique de chaque personne et son biotype est définie par les

doshas : Vata, Pitta, Kapha et/ou une combinaison entre eux (Vata-Pitta, Vata-Kapha, Kapha-Pitta ou
Tri-dosha : Vata-Pitta-Kapha). *Vata (air-éther), *Pitta (feu-eau) et *Kapha (terre-eau).

Théorie des doshas : Vata, Pitta, Kapha — énergies vitales qui gouvernent le corps.
Agni : Le feu digestif, essentiel a la santé.

Dhatus : Les tissus fondamentaux du corps (plasma, sang, muscle, graisse, etc.)
Ojas : L'énergie vitale, essence de I'immunité.

Prévention autant que traitement : alimentation, hygiene, mode de vie.



Ahimsa (Non-Violence) : C'est le principe fondamental de I'Ayurveda. Toute pratique thérapeutique
se doit d’étre douce et progressive, respectueuse de la personne et de sa culture. La santé et le bien-
étre proviennent d'un état d’esprit et d’'une hygiene de vie ne causant aucun tort aux autres
créatures et a la Nature.

Les Cing Sens : L'Ayurveda souligne l'importance de ce que nous « absorbons par nos sens », car cela
affecte notre santé et équilibre. Les odeurs, images, sons, touchers et golts ont un impact sur le
bien-étre, d'ou l'importance de la « nutrition des 5 sens ».

Dinacharya (Routine Quotidienne) : Une pratique ayurvédique essentielle pour maintenir I'équilibre
et la santé : nettoyage et massage du corps, pratique de yoga, etc...

Auto-Guérison et Réalisation de Soi : L'Ayurveda vise a permettre a l'individu de se guérir et de
réaliser son potentiel.

L'Influence du Samkhya et du Yoga sur I'Ayurveda :

Philosophie Samkhya : Le Samkhya est une philosophie indienne qui analyse rationnellement la
réalité pour atteindre la libération du cycle des renaissances (Samsara). Il décrit la création du monde
concret et matériel (Prakrti) a partir de I'union du divin, invisible et spirituel (Purusa). Connaissance
qui guide le parcours du yogui ayurvédique.

Influence sur le Yoga : Le Samkhya a inspiré la pratique du yoga en ce qui concerne le yogui auto-
observateur. Patafijali, dans ses Yogasutra, donne au yoga une base métaphysique inspirée de cette
théorie. Le yoga est une forme de traitement ayurvédique. « Yoga Chitta Vritti Nirodhah » : Le Yoga
est I'arrét de I'activité automatique du mental. C'est écrit dans le Yoga Sutras de Patanjali, le texte
majeur du yoga. Le praticien de médecine ayurvédique peut prescrire le style de yoga selon les
doshas du patient. Cette pratique a pour but de calmer les vagues du mental, ralentir le flux des
pensées, et aider la personne a accéder a une perception plus fine de la réalité.

Les Gunas : Les trois guna ou qualités mentales sont appelées sattva, rajas et tamas, qui tissent le
monde et influencent I'expérience (agréable, désagréable, déprimant, bien, mal, passionné, etc.).

Corps Subtil (Saksmasarira) et Karma : Le Samkhya explique comment le corps subtil transmigre de
mort en naissance et comment le Karma organise |'expérience et la délivrance.

La Santé Mentale par le Corps :

Yoga/Massage/Nutrition comme traitement : lIs sont présentés comme une forme de traitement de
la santé mentale (en premier) par le corps. L'équilibre des doshas Vata, Pitta et Kapha dans le corps
contribuent a I'équilibre de qualité mentale (gunas) : sattva, rajas, tamas. La pratique du yoga, les
massages et I'ingestion d’une diete saine et naturelle pour les doshas permettent de purifier le corps
et de générer PRANA, TEJAS, OJAS, de faire circuler de maniere équilibrée I'énergie vitale. Le
processus des pratiques ayurvédiques renforce la vitalité et collabore aussi a une revitalisation
intégrale de I'étre humain si nécessaire.



La pratique thérapeutique ayurvédique :

Les méthodes d'analyse et diagnostic (vérification de la constitution ayurvédique (prakriti) et des
états des déséquilibres actuels (vikriti)) pour la clinique : I'anamneése, I’examination de la langue,
des ongles, des yeux, des selles, des urines, de la transpiration, des cheveux, de la voix, du pouls, de
la digestion (Agni), les questionnaires sur les fonctions digestives et les organes, sur les choix
alimentaires, sur I'énergie (volonté) et I'état d’esprit, sur la pratique religieuse ou de méditation
(exemple : chants, mantras ou priéres), e c.

Les thérapies ayurvédiques variées : Nutrition ayurvédique (Conseils de nutrition individualisés selon
la problématique ou la maladie. Thérapie Shamana. Thérapie Panchakarma (plus profonde)),
phytothérapie (ou compléments alimentaires a base de plantes), Dinacharya (Routine Quotidienne et
saisonniéres), Massothérapie (avec I'huile spécifique pour traiter le déséquilibre des doshas et
différentes technique de massage), aromathérapie, musicothérapie (normalement mantras ou
chant), Yoga, Pranayama (pratiques respiratoires), utilisation des couleurs, différentes méthodes de
méditations, lectures de textes, lithothérapie ou cristallothérapie.

Thérapie par la couleur : Les couleurs agissent davantage sur I'esprit que sur le corps, aidant a
équilibrer les causes psychologiques de la maladie. (Tableau en anglais).

En Ayurveda, les arts sont utilisés dans une approche holistique de la guérison. Ils ne sont pas
seulement vus comme une forme d’expression, mais aussi comme un outil thérapeutique pour
rétablir 'équilibre entre le corps, I’esprit et ’ame. Les arts en Ayurveda incluent des pratiques telles
gue la musique, la danse, les arts visuels et méme les rituels, qui favorisent la guérison et le bien-
étre.

La Musicothérapie (Nada Yoga) : La musique est considérée comme un outil puissant en Ayurvéda.
On pense que différents sons et rythmes peuvent affecter les doshas (Vata, Pitta, Kapha) et
influencer I’lhumeur, les émotions et la santé. Par exemple, la musique apaisante peut calmer un
esprit agité (déséquilibre de Pitta), tandis que des percussions rythmiques peuvent ancrer une
personne nerveuse (déséquilibre de Vata).

Danse et Mouvement (Kinesis) : La danse et les mouvements corporels sont également utilisés pour
rétablir I’équilibre. La danse rituelle ou certains mouvements peuvent aider a libérer les tensions
émotionnelles, améliorer la circulation et apporter une clarté mentale. Ces pratiques sont souvent
intégrées dans les thérapies ayurvédiques pour aligner les états physiques et émotionnels.

Art et Visualisation (Sankalpa) : L’expression artistique est utilisée pour exprimer et libérer les
émotions bloquées ou les états mentaux non résolus. Les arts visuels, comme le dessin ou la
peinture, peuvent aider au processus de guérison en permettant aux individus de canaliser leurs
émotions et de se concentrer sur leur esprit. Visualiser des images ou des symboles de guérison est
également courant dans la pratique ayurvédique.

Rituels Ayurvédiques (Puja) : Les rituels et mantras jouent un réle clé dans la guérison ayurvédique.
Ces rituels sont considérés non seulement comme une pratique spirituelle, mais aussi comme un



moyen d’harmoniser |'esprit et le corps. Les sons des chants, les visualisations spécifiques et les
mouvements lors de ces rituels peuvent profondément affecter le processus de guérison.

Définition de la Santé par I'OMS - Cette définition holistique résonne avec I'approche ayurvédique :
La santé est définie par I'Organisation Mondiale de la Santé (OMS) comme « un état de complet bien-
étre physique, mental et social et ne consiste pas seulement en une absence de maladie ou
d’infirmité ».

Le Théatre comme expérience holistique et spirituelle, hormis I’Ayurveda :

Théatre Indien : Créé par les Dieux (Brahma), il implique I'incarnation de divinités par le maquillage,
soulignant le lien entre I'art, le divin et la transformation.

Théatre Laboratoire de Grotowski : Cette approche se caractérise par le partage de I'espace entre
acteurs et spectateurs, I'acteur étant au centre, la dialectique entre |'artificiel et I'organique, et une
approche sacrée, ritualisée, qui dépassent les clivages entre théatre, danse, chant, rituels, disciplines
spirituelles, expression ou méditation.

Conclusion : Ce document nous convie a réfléchir sur la vision du bien-étre et de la guérison qui
transcende les séparations modernes entre art, science et spiritualité. L'Ayurveda, en particulier,
incarne une science de soi qui invite a une responsabilisation individuelle et holistique, reconnaissant
I'interconnexion de I'étre humain avec l'univers et l'importance de I'équilibre a tous les niveaux —
physique, mental, émotionnel, énergétique et spirituel. Femmes et hommes existent a la fois
comme créatures, a la fois en tant que créateurs et créatrices. Les pratiques naturelles, artistiques
et méditatives, ainsi que philosophiques anciennes sont présentées comme des chemins intégratifs
et complémentaires pour atteindre I’état de bien-étre total de soi et de la société.

Bibliographie fondamentale : - Swami Sadashiva Tirtha, The Ayurveda Encyclopedia. Natural Secrets
to Healing, Prevention, & Longevity (The Authoritative Guide to Ayurvedic Medicine), 2007, AHC press
(Ayurveda Holistic Center Press), USA. Contact : rubiapaiaco@gmail.com | Thérapeute, certifiée 2012,

Artiste-professeure, diplémée, master 2005.

5. Expérience et impact sur les participants

Les participants ont été interrogés a 2 reprises pendant 30 minutes au cours de I'événement afin
d’extraire des pensées et ouvertures pour le futur. Voila leurs réponses dans une petite
réorganisation.

1. Dans ces pratiques issues de diverses origines, qu’avez vous per¢u comme similitudes ou
spécificités ?



2. Quels sont les procédés que vous avez repérés dans ces pratiques qui nous permettent de
trouver un équilibre, un soulagement de notre état?

Codes, organisation

- Le bosquet sacré (druide)/la forét sacrée (Casamance)

- Les 3 couleurs, trichromie ancestrale (rouge noir blanc), couleurs qui reviennent, saveurs, directions
méme si codes différents

- L'image code avec son langage la pensée dans un sens concret
- Cercle et la roue

- Dans la mise en situation, il y a eu une progression, chaque intervenant nous a mis dans une
situation inhabituelle pour ensuite faire ensemble, un rite pour nous y amener

- Les connaissances intuitives comme les réves, les contes, les mantras, les traditions sont transmises
par I'oralité, la danse. C’est une culture noble autant que les livres. C'est une transmission de
I’expression de soi, du faire ensemble, de sagesse

Collectif

- Etre ensemble par les danses, le cercle, les voix

- Chanter ensemble, les énergies nous traversent et on les exprime par le corps

- Connexion avec le groupe

- Energie groupale, on n’est pas 1 +1 + 1, on devient une énergie

- L’énergie est activée par le groupe; si quelqu’un a du mal a activer, ¢a fait monter I'aioli
- Co-créer et remise en mouvement de toutes les parts de soi par la présence

- On est freres, la terre est une grande communauté

- Il'y a une générosité dans le cadre, quelque soit la forme oU je me préte, je suis essentiel mais pas
indispensable

Rythme

- Cyclique, les répétitions, des rythmes



- Le cycle, le cercle, prendre le temps de respirer, se focaliser sur ces sensations basiques et
essentielles

- Vibration et énergie qui permet le mouvement et la connexion de tous

- Aller lentement dans un rythme saccadé, on réapprend aprés étre déboussolé, découvrir a se
centrer d’'une autre maniere

- Sortir d’'une temporalité linéaire, se termine et garde une trace de nous comme un souvenir

- C'est une invitation a la connexion, au ralentissement, au beau grace a la contemplation du subtil
comme du terrien

Sens en Paralléle

- Evasion de soi méme, se connecter avec |'univers « je n’étais plus I3, je suis partie ailleurs »

- Attention différente d’une « vie classique » et mise en mouvement du corps, décalage par rapport a
ce qu’on vit tous les jours, on va décaler I'expérience

- Paroles du coté de la métaphore, de I'imaginaire, parole plus incarnée qui apporte des images pour
trouver d’autres états, dans un autre paysage

- Revenir a la pensée magique, a I'enfant, pensée occidentale ol on range les choses, la on part d'un
postulat de I'imaginaire, le socle est de nous reconnecter a notre potentiel imaginaire

- Découvrir d’autres codes que ceux ou on est enfermés, autre réalité
- Parole symbolique qui touche notre inconscient, on parle au plus profond de nous mémes

- Amené dans un regard qui élargit, chaque chose proposée met de la distance qui met du jeu pour
plus de place au « je »

- Tentative d’expliquer une part du mystere de I'existence, approche vers ce qu’on ne comprend pas,
qui échappe

Expression et écoute

- Possibilité expression d’'une maniére différente a chaque fois
- On passe de ressentir une impression a I'expression

- Invitation a s’appuyer sur nos vulnérabilités, sans les vivre cachées au collectif, ¢ca devient une force



Ecoute
- Bienveillance et accompagnement, I'amour passe a travers ces pratiques

- Dialogue subtil entre I'individu et le groupe, la qualité d’écoute et d’échange, la nécessité de
comprendre ces histoires qu’on se raconte, chantées, dansées, ou en mot, nécessité de donner du
sens a notre présence avec les histoires

- ¢a ouvre le coeur, c’est un processus d’amour inconditionnel a son pays, ses enfants, les origines de
nous mémes

- Les intervenants sont des guides bienveillants, qui transmettent quelque chose qui a fonctionné
pour eux, c’est une transmission

Corps

- Concentration avec le corps
- Liberté d’exister, de ressentir
- Médecine qui devient un art quand elle est incarnée

- On se concentre au corps et a ceux des autres, on se trouve ici et maintenant et au-dela du temps
mythique

Jeu

- Oser avec nos coeurs d’enfant qui ne se pose pas de question contrairement a I'adulte

- ll'y a une perte de maitrise par rapport a I’habitude ol I’homme a I'impression d’étre responsable
de tout, cela permet un apaisement, on se replace a sa juste place, cela amenuise I'anxiété, le besoin
de controler

Centrage

- Reconnexion a la source, au corps par les éléments, a la vérité

- On est ramenés a I’ attention a nous mémes, aux autres, a I’'environnement, cela raméne a
I’équilibre

- Reconnection individuelle d’abord puis accueillir le groupe

- Principe d’ancrage, de verticalité, le cercle, les mantras, célébrer au dessus, en dessous



- Rester attentif, retrouver son centre a l'intérieur

- Energie augmentée en la mobilisant méme immobile

Spirituel
- Cérémonial qui va chercher du divin
- - Evoque les sorciéres

- Mystique pas si mystique finalement, dans notre corps, notre réalité, dans les derniers 200-300 ans
¢a s’est couvert c’est pour cela que c’est mystique, couvert avec religion, consommation, éducation
de tout

Cadre
- Cadre qui va permettre le lacher étre, qui amene a la joie en étant dans la spiritualité
- Méthode, rythme, chronologie, dialogue en individuel et le groupe, créer ensemble

- Rituel, il y a des gestes ou des actions qui ont fait sens, se sentir connectés, dans le grand et le petit

Expérience personnelle

- Passage de la dynamique de I'artisan a I'artiste, étre artisan de sa proposition, apprendre la
musique et le cycle, connaissance pour arriver a art et art thérapie

- Mettre quelque chose de soi, pas une technique, quelq’un avec son histoire sa spiritualité

- Expérimentation sur soi, de son expérience on passe I'art, porteur d’un message

Reliance
- Relier aux énergies, ¢a englobe tout, le vivant, holistique

- Nous sommes interreliés au monde animal, végétal ; il n’y a plus de frontieres, il y a partout ce
commun qui est la nature

- Quelque soit la pratique on est dans I'entretien de la mémoire humaine depuis I’origine, la
conscientisation de ce que nous sommes, partie d’un tout ; on transmet, on accroche un maillon a un
autre maillon, on crée la chaine de mémoire et on y participe



- On est en lien les uns avec les autres, en reliance entre nous, avec les lieux et environnement

- On n’a pas entendu « c’est bien ou pas bien », on a fait, on est acteur, on pratique, on est dans du
ressenti, quand j'entends « comprendre », ¢ca me fait bizarre, on a besoin de ressentir

- On fait partie d’un tout, on est tous reliés aux uns et aux autres et a en haut

Créateur
- Eveille la conscience, on a tous en nous ce cOté artistique, nous reconnecte a I'expression créatrice

- Cela stimule notre imagination harmonise, fait appel a notre créativité, notre imaginaire comme
co-créateur

- Il'y a transformation par un processus vivant, tous ensemble quelque chose se passe

2. Comment peut on inscrire ces différentes pratiques dans notre cadre de vie? Comme peut-on
s’approprier ces processus dans nos vies quotidiennes et I'accompagnement que nous offrons ?

Partages et rencontres

- On est entrain de partager différentes pratiques de différentes traditions exprimées par des peuples
différents, heureuse qu’on se retrouve, se regroupe, se reconnaisse

- On imagine pouvoir proposer au collectif un rassemblement en cercle sans table avec une posture
qui oblige a se regarder soi et les autres autrement

- Faire ce que je dis et dire ce que je fais

- Retrouver la communauté, Simone Weil

Se reconnecter

- On prend conscience d’avoir le choix au quotidien d’étre connecté, étre la a traverser cette
expérience

- Remercier nos ancétres, la terre, la mer

- On est dans la dialectique entre étre et avoir, si on avance dans ses techniques énergétiques, on va
trouver I'étre

- Retrouver le collectif d’'une maniére authentique et reconnecter avec



pour aller au-dela de I'ego

- La source qui est | ‘oeuvre de la communauté locale n’a pas de profit

Quvrir au sacré

- Cela permet d’oser ouvrir au sacré en commencant par la contemplation sans forcément poser ces
mots

- Les rencontres nous nourrissent, on s’apercoit qu on est incarnés, on transmet des choses
différentes, on remet du sacré et on le diffuse, le « je suis »

- La spiritualité nous transforme et rayonne, c’est un processus qui se fait naturellement comme on
est inter-reliés

- - La déstabilisation par la joie, 'amour et le sacré

Diffuser

- On imprime pour exprimer, se rencontrer permet de se rendre compte de ce qu’on est capable
pour I'exprimer plus au quotidien

- On amene plus de jeu

- On s’ouvre a comment s’offrir a soi et aux autres des moments suspendus. On peut commencer par
petit, un moment suspendu et ensuite ouvrir a des fétes de plus en plus grandes

- Les cultures peuvent se mélanger, voyager partager, et répondre aux grandes questions

- Quand j'incarne un cheminement vibratoire, les gens reviennent

Voir le précieux de chacun

- On prend le temps de regarder, de voir que chaque personne a une petite pépite, un diamant,
quelque chose de spécial a partager

- Nous sommes une amphore, chaque piéce est une partie a remettre a sa place si on veut garder
cette identité

- Chacun a sa couleur et sa forme, on a tous une essence a apporter au monde

- On est assez évolués pour cette conscience, on a chacun une goutte a apporter avec I'ouverture du
coeur



Inventer

- Construire un Kromlech avec plusieurs visions, créer un espace universel, on y pose les 4 directions,
lune, astres en action, roue 4 symboles, les ages de la vie, oser d’autres traditions, les poser dans un
méme cercle « Dans le Kromlech je suis allée faire mes prieres, j'aimerais faire une transe a
I'intérieur »

- Oeun u
- Etre
accept
—_ Za ¥
/ i
Yy 2 .
o TN e N
Vg TETAINE BN 4
7 b} .‘
AAAC A ¢~ r (4
e & \ <
come. T \ ;‘
( -
4

$

AL
Avec p'Q\!t cle G-L,Js '

—_—




5. Remerciements a tous les intervenants Claudine Fuya, Dimitra Stavrou, Lise Joquel, Annie
Bendayan, Jayanta Clément Petillault , Audrey Avarello, Sofie Garbit, Carol Carayon, Pénélope
Alvarez, Anne Claire Giscard, Prisca Martial Llaveria, Valer Egouy, Rubia Paiao et bien sir tous les

participants !




